
ThPQ 148 (2000) 269-275 269 

HERBERT KALB 

Tierschutz und Religionsfreiheit 
Zum Schächten nach dem Erkenntnis des österreichischen 
Verfassungsgerichtshofs vom 17.2.1998 

Auch wenn Menschen unterschiedlicher Religionen einig sind, dass Gottes Schöpfung mit 
Ehrfurcht zu behandeln ist, resultieren daraus nicht unbedingt die gleichen Handlungs­
normen. An einem konkreten Beispiel kann unser Autor, Professor für Kirchenrecht an der 
Rechtswissenschaftlichen Fakultät der ]ohannes Kepler Universität Linz, zeigen, dass 
kulturell verwurzelte und weithin akzeptierte Vorstellungen vom angemessenen Umgang 
mit den Geschöpfen nicht absolute Geltung beanspruchen können, sondern durch den 
verfassungsmäßigen Schutz der Religionsfreiheit relativiert werden. (Redaktion) 

1. Einführung 

Das österreichische Staatskirchenrecht 
der letzten Jahre ist durch eine beacht­
liche Dynamik in Legistik und Judi­
katur geprägt. Eine der Ursachen für 
diese Entwicklung ist die zunehmende 
Pluralisierung im religiösen und welt­
anschaulichen Bereich, denn die "mul­
tikulturelle" Gesellschaft ist auch 
"multikonfessionell". Der aktuelle kul­
tuspolitische Diskurs bewegt sich in 
einer Gemengelage von Multikonfes­
sionalität, gesellschaftlichem Pluralis­
mus und einer deutlichen Erosion der 
organisierten Kirchlichkeit und wird 
seit den 70er Jahren überdies von einer 
Zunahme neuer religiöser beziehungs­
weise religions ähnlicher Bewegungen 
begleitet. Damit kommen auch dem 
Staatskirchenrecht als umfassendem 
Religions- und Weltanschauungsrecht 
("Kultur[verfassungs]recht") neue Auf­
gaben und Akzentsetzungen zu. Gera­
de hier sind die Grundsatzfragen des 

freiheitlich-demokratischen Gemein­
wesens wie etwa Öffentlichkeit, Neu­
tralität und Gleichheit, Pluralismus 
und Toleranz, kultur- und sozialstaat­
licher Auftrag etc. paradigmatisch aus­
zuloten I. ZU Recht weist Müller-Volbehr 
dem Staatskirchenrecht in der notwen­
digen Transformation der multikon­
fessionellen Ideen- und Lebenswelt in 
das aktuelle Verfassungssystem "eine 
Pionierrolle ... für die gesamte Ver­
fassungsauslegung, insbesondere das 
Grundrechtsverständnis" zu 2. 

Im Bereich multikonfessioneller und 
multikultureller Konfliktlagen werden 
aber auch überkommene Probleme 
virulent, die unter geänderten wirt­
schaftlichen, sozialen und kulturellen 
Rahmenbedingungen neu zu bewerten 
sind. Ein derartiger Aspekt betrifft reli­
giöse Speisevorschriften. 

2. Das betäubungslose Schlachten 

Aus staatlichem Blickwinkel werden 
religiöse Speisevorschriften vor allem 

1 Vgl. H. Knlb/R. Patz/B. Schinkele, Das Kreuz in Klassenzimmer und Gerichtssaal, Freistadt 1996; dies., 
Das Bundesgesetz über die Einrichtung einer Dokumentations- und Informationsstelle für Sekten­
fragen (EDISG), in: öarr 46 (1999), 353-433; R. Patz/B. Schinkele, Die "Scientology-Kirche Osterreich" 
und das RRBG, ebd. 206-251. 

2 J. Müller-Valbehr, Staatskirchenrecht im Umbruch, in: ZRP 1991, 345-349 (347). 



270 

im Kontext des "betäubungslosen 
Schlachtens" aktuell. Rituelles Schlach­
ten und die damit verbundenen recht­
lichen Diskussionen betreffen in Euro­
pa primär drei Religionsgesellschaf­
ten: die jüdische und die islamische 
mit ihren Vorschriften bezüglich des 
Schächtens sowie die Sikh-Religionsge­
meinschaft. Deren Schlachtmethode 
geriet mit dem Zuzug von Indem vor 
allem aus dem EU-Mitgliedsstaat Eng­
land in andere EU-Staaten ins Blick­
feld. 

2.1 Betäubungsloses Schlachten als 
Bestandteil religiöser Speise­
vorschriften 

2.1.1 Jüdische Religionsgemeinschaft 

Die Thora verbietet das Fleisch von 
"lebenden Tieren" (Gen 9,4) oder von 
einem "auf dem Felde zerrissenen 
Tier" zu essen (Ex 22,30) und gebietet 
als allgemeine Vorschrift, Groß- und 
Kleinvieh zu schlachten, "wie ich be­
fohlen habe" (Dt 12,21). Die Schlacht­
vorschriften wurden in der münd­
lichen Tradition ausgebildet und fan­
den ihre schriftliche Fixierung im 
Talmud, insbesondere im sogenannten 
"Babylonischen Talmud". In der Folge­
zeit wurden diese Talmudvorschriften 
kommentiert und vertieft, besondere 
Wertigkeit kommt dem Talmud-Kom­
mentar "Mischne Thora" von Mosche 
Maimonides (1135-1204) und dem Ge-

Kalb/Tierschutz und Religionsfreiheit 

setzesleitfaden von Joseph Karo (1488-
1575), dem "Schulchan Aruch" zu. 
Das Schächten (Schechita) ist nur 
an lebenden gesunden Tieren durch 
qualifizierte Personen durchzuführen. 
Beim Schlachtschnitt werden alle 
Weichteile des Halses bis zur Wirbel­
säule durchtrennt, damit wird die 
Hauptblutzufuhr zum Kopf unterbro­
chen. Anschließend ist eine möglichst 
vollständige Ausblutung abzuwarten, 
gilt doch das den Menschen verbotene 
Blut (Gen 9,4; Lev 3,17; 17,10.12.14; 
Dt 12,23) als Träger der Seele und Sitz 
des Lebens3• 

2.1.2 Islamische Religionsgemeinschaft 

Grundlage für die rituellen Speisevor­
schriften sind der Koran (Offenbarung 
Mohammeds), darüber hinaus Traditio­
nen des Propheten und Bestimmungen 
seiner Nachfolger, die in der Hadith 
und in den Fikh-Werken niedergelegt 
sind 4. Fleisch darf erst verzehrt wer­
den, nachdem das islamische "Dhab" 
durchgeführt wurde. Es sind vom 
Schächter die Speise- und Luftröhre 
sowie zwei Blutadern mit einem, maxi­
mal zwei Schnitten unter Aussprechen 
des Namens Allahs an einem nach 
Mekka ausgerichteten Tier zu durch­
trennenS. Überwiegend wird die Auf­
fassung vertreten, dass eine Betäubung 
vor dem Schächtvorgang unzulässig 
sei, doch vertreten einige islamische 
Schulen auch die gegenteilige Ansicht6• 

3 R. Ozari, Rituelles Schlachten bei Juden (Schechita), Muslimen (Dhab) und Sikhs (Jhatka), Diss. 
München 1984, 13-19; I.M. Levinger, Schechita im Lichte des Jahres 2000, Jerusalem 1996; ders., Die 
jüdische Schlachtmethode - das Schächten, in: R. Potz/B. Schinkele/W. Wieshaider (Hg.), Schächten. 
Religionsfreiheit und Tierschutz, Freistadt 2000 (i. Druck). 

• Koran 5,3: "Verboten ist auch das Fleisch von verendeten Tieren, das Blut, das Schweinefleisch und 
das Fleisch, worüber ein anderes Wesen als Gott angerufen worden ist ... und was ein wildes Tier 
angefressen hat - es sei denn, ihr schächtet es -, und was auf einem (heidnischen) Opferstein 
geschlachtet worden ist ... Und wenn einer aus Hunger sich in einer Zwangslage befindet, ohne sich 
einer Sünde zuzuneigen, so ist Gott barmherzig und bereit zu vergeben." 

5 Ozari, Rituelles Schlachten, 45-84; H. Mousa, Schächten im Islam, in: Potz/Schinkele/Wieshaider, 
Schächten. Religionsfreiheit und Tierschutz. .. 

6 Diskussion und Präsentation von Gutachten in: Der Koran. Arabisch-Deutsch. Ubersetzung und 
wissenschaftlicher Kommentar v. A. Th. Khoury, Bd. 2, Gütersloh 1991, 226f. 



Kalb/Tierschutz und Religionsfreiheit 

2.1.3 Sikh-Religionsgemeinschaft 

Die rituellen Schlachtvorschriften der 
Sikhs sehen zwar kein Schächten, wohl 
aber ein betäubungsloses Schlachten 
vor. Basierend auf dem durch Guru 
Nanak (1469-1539) verfassten Asadi­
Var ("Morgengedicht"), kein Fleisch 
von einem nach islamischem Ritus ge­
schlachteten Tier zu verzehren, ver­
kündete Guru Gobind Singh 1699 das 
Gebot, Schlachttiere "mit einem ein­
zigen Schlag" zu töten ("Jhatka")1. 

2.1.4 Schächten und Tierleid 

Die veterinärmedizinischen Gutachten 
sind in dieser Frage uneinheitlich. Eine 
breit vertretene Auffassung sieht aller­
dings im Schächten bei fachgerechter 
Durchführung insbesondere auch der 
Vorbereitung ("Immobilisieren des Tie­
res") eine Methode, die die Schmerz­
empfindung des Tieres ausschließt und 
Stressfaktoren minimiert. Gefordert 
wird die Ausführung durch geschultes 
Personal und Immobilisierung des Tie­
res durch moderne, dafür konstruierte 
Apparates. 

2.2 Staatskirchenrechtliche 
Perspektive 

2.2.1 Historischer Kontext 

Mit der Verbreitung und Institutionali­
sierung des Tierschutzgedankens und 

7 Ozari, Rituelles Schlachten, 85-92. 

271 

der Tierschutzbewegung im 19. Jh.9 
wurde auch das Schächten aus der 
Perspektive des Tierschutzes themati­
siert - die Konfrontation Tierschutz 
versus Religionsfreiheit war vorpro­
grammiert. In der Donaumonarchie 
fand dieser Wertekonflikt seinen Nie­
derschlag in einzelnen kommunalen 
Schlachthofordnungen, in denen das 
betäubungslose Schlachten verboten 
wurde, Bestimmungen, die allerdings 
zu Aufhebungen durch den Verwal­
tungsgerichtshof führten 10. Die da­
malige Diskussion verdeutlicht aber 
ein Charakteristikum der "Schächten­
Debatte": die Verbindung von Tier­
schutz und Antisemitismus. Stellver­
tretend für derartige Vorstellungen 
ein Zitat aus dem Referat des Wie­
ner christlich-sozialen Magistratsvize­
direktors Michael Preyer zum betäu­
bungslosen Schlachten (1905): "Wir 
bekämpfen die Juden nicht wegen 
der Religion, die ist einerlei, sondern 
wegen der Rasse, denn in der Rasse 
liegt die Schweinerei."l1 Im antisemi­
tischen Schrifttum wurden die Ri­
tualmordvorwürfe mit dem Schäch­
ten in Verbindung gebracht 12. Vom 
"klassischen" antisemitischen Stereo­
typ der grausamen Ermordung un­
schuldiger Christen durch jüdische 
Schächter war es nur ein kleiner Schritt 
zum Bild der grausamen Schächtung 

8 Vgl. die Literaturhinweise bei Levinger, Die jüdische Schlachtrnethode, in: Potz/Schinkele/Wieshaider, 
Schächten. Religionsfreiheit und Tierschutz. 

9 F. Harrer, Tierschutz und Recht, in: Ders./G. Graf (Hg.), Tierschutz und Recht, Wien 1994, 9-19; 
E. Waldschütz, Die Stellung des Tieres im Rahmen der Schöpfungstheologie und der Philosophie des 
Lebendigen, in: ebd. 37-46. 

10 Erkenntnis v. 30. April 1897, VwSlg. 10666/9 und v. 11. Juni 1907, VwSlg. 52 48a/07 (zu beurteilen 
war ein Wiener Gemeinderatsbeschluss, wonach die Schlachtung von Tieren in Wien nur nach 
vorangehender Betäubung zulässig sein sollte). 

11 R. Merth, Das Schächten - ein Problem im kommunalen Schlachthausbetrieb und im Vollzug tier­
schutzrechtlicher Vorschriften, in: Potz/Schinkele/Wieshaider, Schächten und Tierschutz. 

12 Vgl. die Auseinandersetzung des antisemitischen Orientalisten der Prager theologischen Fakultät, 
Professor August Rohling, mit dem Reichstagsabgeordneten des galizischen Wahlbezirks Kolomea­
Buczacz, Joseph Samuel Bloch, Rabbiner von Floridsdorf: J. S. Bloch, Erinnerungen aus meinem 
Leben, Bd. 2, Wien-Leipzig 1922; ders., Acten und Gutachten in dem Processe Rohling contra Bloch, 
Wien 1890. 



272 

der Tiere!3. Den traurigen Höhepunkt 
erlebte die Verbindung von Rassen­
und Tierschutzgedanken während des 
Nationalsozialismus. Das reichsweite 
Schächtverbot vom 21. April 1933 ist 
das symbolträchtige Fanal einer Diffe­
renzierung in Arier als tierliebende 
Kulturträger und schächtende Juden 
als "minderwertige Rasse" !4. 
Die Geschichte des Schächtens ist im­
mer auch Antisemitismusgeschichte, 
ergänzt - in der zweiten Hälfte des 
20. Jh. - um antiislamische Vorurteile!5. 
Damit soll insbesondere im Österreich 
des Jahres 2000 der Aspekt des Tier­
schutzes keineswegs gering geachtet 
werden, doch ist ein Bodensatz an 
Antisemitismus, Rechtsextremismus 
und Fremdenfeindlichkeit immer auch 
kritisch mitzubedenken. 

2.2.2 Erkenntnis des Verfassungs­
gerichtshofes vom 17.2.1998 

Beim "Tierschutz" handelt es sich 
um eine sogenannte "Querschnitts­
materie" , ein eigener Kompetenztatbe­
stand ist im Bundes-Verfassungsgesetz 
(B-VG) nicht vorgesehen. Der Bund 
kann tierschutzrechtliche Bestimmun­
gen erlassen, wenn sie im Zusammen­
hang mit Angelegenheiten der Art 10, 

Kalb/Tierschutz und Religionsfreiheit 

11 oder 12 B-VG stehen (zum Beispiel 
Berg-, Forst-, Gewerbe-, Gesundheits-, 
Veterinär-, Verkehrs- oder Ernährungs­
wesen). Erlassung und Vollziehung 
gerichtlicher Schutzbestimmungen ge­
gen Tierquälerei - § 222 Strafgesetz­
buch (StGB)16 - kommen gemäß Art 10 
Abs 1 Z 6 B-VG dem Bunde zu. Beste­
hen derartige Zusammenhänge mit 
Kompetenzen des Bundes nicht, sind 
gemäß Art 15 B-VG die Länder zur 
Erlassung einschlägiger Bestimmun­
gen zum Schutz von Tieren gegen 
Quälerei zuständig!7. 
Die juristische Problematik des Schäch­
tens resultiert aus einigen Landestier­
schutzgesetzen, denn jene des Burgen­
landes, Niederösterreichs, Oberöster­
reichs, Tirols und Vorarlbergs verlan­
gen die Betäubung vor der Schlach­
tung und sehen keine Ausnahrnebe­
stimmung für rituelles Schlachten vor. 
Die damit einhergehende Frage nach 
der Verfassungsmäßigkeit im Hinblick 
auf die Grundrechtsverbürgung der 
umfassenden Religions- und Weltan­
schauungsfreiheit wurde in Österreich, 
aber auch - bei vergleichbaren Pro­
blemlagen - in anderen europäischen 
Staaten kontrovers diskutiert. Durch 
das Erkenntnis des Verfassungsge-

!3 Zur Ritualmordlegende vgL R. Erb, Der "Ritualmord", in: J.H. Schoeps/J. Schlör (Hg.), Bilder der 
Judenfeindschaft, München 1995, 74.79. 

14 Reichsgesetzblatt Nr. 39/1933. 
15 Eine herausragende Aufarbeitung dieser "Gemengelage" liegt mit der Dissertation von P. B. Kraut­

hammer, Das Schächtverbot in der Schweiz 1854-2000. Die Schächtfrag~ zwischen Tierschutz, Politik 
und Fremdenfeindlichkeit, Zürich 2000, vor. Eine derartige Arbeit für Osterreich ist ein Desiderat. 

\6 § 222 Abs 1 StGB bedroht Tierquälerei - diese umfasst rohes Misshandeln oder die Zufügung unnö­
tiger Qualen - mit Freiheitsstrafe bis zu einem Jahr oder mit Geldstrafe bis zu 360 Tagessätzen. Der 
Oberste Gerichtshof (OGH) in EvBI1996/114 qualifiziert die rituelle Schlachtung als religiöse Hand­
lung und (damit) als sozial adäquates Verhalten, "das die Rechtswidrigkeit ausschließt". Damit war 
aber dogmatisch nicht ein Rechtfertigungsgrund gemeint, sondern es wurde der materielle Begriff 
des Unrechts durch Ausschluss der Tatbestandsmäßigkeit angesprochen; vgL 1. Mitgutseh, Tier­
quälerei und Tiertransporte. Rechtsgut und soziale Adäquanz, Diss. iur. Linz 1999, 72ff; P. Lewisch, 
Schächten als strafbare Tierquälerei?, in: JBl 1998, 137-143 weist zutreffend daraufhin, dass die 
Lösung über die Sozialadäquanz unnötig ist. Dasselbe Ergebnis auf Tatbestandsebene zeitigt auch 
eine einschränkende Interpretation des Tatbestands. Fachgerechtes Schächten ist weder "rohes Miss­
handeln", noch sind die bei rituell vorgeschriebener Schächtung zugefügten "Qualen" "unnötig" im 
Sinne des Gesetzes. 

17 Zur Kompetenzrechtslage vgL J. Budischowsky, Das "Schächten" nach islamischem Ritus als strafbare 
Tierquälerei?, in: ZN 1997, 454-468. 



Kalb/Tierschutz und Religionsfreiheit 

richtshofes vom 17.12.1998, B 3028/ 
97, ist die Frage in Österreich zuguns­
ten der Religionsfreiheit entschieden 
worden 18. 

Dem Erkenntnis lag folgender Sachver­
halt zugrunde: Mit Straferkenntnis 
vom 29. November 1996 verhängte 
die Bezirkshauptmannschaft Feldkirch 
gemäß Vorarlberger Tierschutzgesetz 
eine Geldstrafe von ATS 3.000,- wegen 
Beihilfeleistung zu verbotenen Schäch­
tungen; die Tatumschreibung lautete 
folgendermaßen: "Sie haben es ge­
wusst und zugelassen, dass auf Threm 
landwirtschaftlichen Anwesen ... vor­
mittags bis gegen 10.10 Uhr 26 Stück 
Schafe, die Sie zuvor an türkische 
Staatsangehörige verkauft haben, ohne 
Betäubung vor dem Blutentzug von 
den türkischen Staatsangehörigen ... 
geschlachtet wurden (Schächtung). Sie 
haben dadurch vorsätzlich Beihilfe 
zur Begehung dieser Tat geleistet". Da 
einer Berufung an den Unabhängigen 
Verwaltungssenat (UVS) kein Erfolg 
beschieden war, wurde beim Verfas­
sungsgerichtshof Bescheidsbeschwer­
de wegen Verletzung der umfassenden 
Religions- und Weltanschauungsfrei­
heit (Art 14 Abs 1 StGG [Staatsgrund­
gesetz über die allgemeinen Rechte der 
Staatsbürger 1867], Art 63 Abs 2 Staats­
vertrag von St. Germain und Art 9 
EMRK [Europäische Konvention zum 
Schutz der Menschenrechte und 
GrundfreiheitenD durch Anwendung 
eines verfassungswidrigen Gesetzes 19 

273 

erhoben. Der Verfassungsgerichtshof 
folgte der Argumentation des Be­
schwerdeführers und hob den Be­
scheid auf. 
Der Schutzbereich der Religionsfreiheit 
wird aus einer kumulativen Gesamt­
schau der relevanten Grundrechtsbe­
stimmungen abgeleitet (Art 14 Abs 1 
StGG, Art 63 Abs 2 Staatsvertrag von 
St. Germain, Art 9 EMRK) 20 und das 
rituelle Schlachten als Bestandteil die­
ser Grundrechtsverbürgungen qualifi­
ziert. 
Zutreffend geht der Verfassungsge­
richtshof von der Religionsfreiheit und 
nicht von der Verbürgung der Kirchen­
autonomie für anerkannte Kirchen und 
Religionsgemeinschaften (Art 15 StGG) 
aus. Religionsfreiheit hängt nicht vom 
rechtlichen Status einer Kirche oder 
Religionsgemeinschaft ab 21. 

Der Verfassungsgerichtshof berück­
sichtigt auch, dass islamische Vor­
schriften verschiedentlich eine Betäu­
bung der Schlachttiere nicht ausschlie­
ßen, und hält fest, dass es "für den 
Schutz einer der Religionsausübung 
dienenden Handlung nicht darauf 
ankommen (kann), ob innerhalb einer 
Religionsgesellschaft einheitliche Auf­
fassungen über deren Modalitäten 
bestehen". Entscheidend sei, "dass es 
sich nicht bloß um eine von einer 
Einzelperson behauptete oder vorge­
schobene, sondern um eine tatsäch­
liche Übung eines bestimmten Glau­
bens oder eines Bekenntnisses han-

18 Abdruck JB11999, 452 (mit Anm. Potz) öarr 46 (1999), 252 (mit Anm. Wieshaider); vgl. zu den hier 
nicht näher dargelegten rechtsdogmatischen Implikationen den umfassenden Beitrag von B. Schin­
keie, Schächten aus verfassungsrechtlicher Sicht, in: Potz/Schinkele/Wieshaider, Schächten. Tierschutz 
und Religionsfreiheit. 

19 Nämlich § 11 Abs 1 erster Satz des Vorarlberger Landestierschutzgesetzes, in dem das Schlachten 
von Tieren ohne Betäubung verboten ist beziehungsweise - wenn keine Betäubung möglich ist -, 
dem Tier keine unnötigen Schmerzen zugefügt werden dürfen. 

20 Der Verweis auf das Günstigkeitsprinzip von Art 53 EMRK könnte entfallen, folgte man dem Kon­
zept der "aggregierten Grundrechtsnorm", vgl. Kalb/Potz/Schinkele, Das Kreuz in Klassenzimmer 
und Gerichtssaal, 61ff. 

21 Hierzu näher H. Kalb/R. Potz/B. Schinkeie, Religionsgemeinschaftenrecht. Anerkennung und Eintra­
gung, Wien 1998. 



274 

delt" 22• Weiterführend ist allerdings an­
zumerken, dass es letztlich aus dem 
Blickwinkel der individuellen Reli­
gionsfreiheit um die Plausibilität des 
behaupteten Grundrechtsbegriffs geht, 
eine Rückbindung an eine "einheitliche 
Praxis" vemachlässigbar ist. Ausge­
hend vom traditionellen grundrechts­
dogmatischen Argumentationsschema: 
Schutzbereich - Eingriff - Schranken 
entfaltet die Plausibilitäts- und Kohä­
renzprüfung ihre Wirkung auf der 
Ebene der Eingriffsintensität, der Beur­
teilung der Grundrechtserheblichkeit23• 

Entscheidende Wertigkeit kommt im 
vorliegenden Zusammenhang der Prü­
fung auf Schrankenebene zu. Hier hat 
im Rahmen eines Abwägungsprozes­
ses unter Beachtung des Verhältnis­
mäßigkeitsgrundsatzes ein angemesse­
ner Ausgleich kollidierender Interes­
senspositionen zu erfolgen. Anders 
formuliert: Rechtfertigen die Grund­
rechtschranken, die Eingriffe u.a. 
zugunsten der öffentlichen Ordnung 
und der guten Sitten zulassen, ein 
Schächtungsverbot? Im Ergebnis "ver­
mag der Gerichtshof ... nicht zu erken­
nen, dass die Schächtung als empfind­
liche Störung des Zusammenlebens der 
Menschen im Staate angesehen wer­
den kann oder von ihr eine Bedrohung 

KalbITierschutz und Religionsfreiheit 

der öffentlichen Ordnung ausginge, 
die allein ein Verbot vor dem darge­
legten verfassungsrechtlichen Hinter­
grund rechtfertigen könnte" 24. 

2.2.3 Europäisches Gemeinschaftsrecht 

Durch den am 2.10.1997 unterzeich­
neten Amsterdamer Vertrag wird der 
Tierschutz erstmals auf der Ebene des 
Primärrechts in Form einer beschränk­
ten Querschnittsmaterie verankert. Im 
Protokoll über den Tierschutz und das 
Wohlergehen der Tiere werden die 
Gemeinschaft und die Mitgliedstaaten 
verpflichtet, bei Festlegung und Durch­
führung der Politik der Gemeinschaft 
in den Bereichen Landwirtschaft, Ver­
kehr, Binnenmarkt und Forschung den 
Erfordernissen des Wohlergehens der 
Tiere in vollem Umfang Rechnung zu 
tragen. Dabei sind "die Rechts- und 
Verwaltungsvorschriften und die Ge­
pflogenheiten der Mitgliedstaaten ins­
besondere in Bezug auf religiöse Riten, 
kulturelle Tradition und das regionale 
Erbe" zu berücksichtigen 25. Ein wei­
terer Anknüpfungspunkt ist die Ver­
bürgung der umfassenden Religions­
und Weltanschauungsfreiheit in Art 9 
EMRK, der vom EUGH angewendet 
wird 26, doch ist zum Bereich Schäch­
ten/Religionsfreiheit noch keine rele-

22 Der VfGH setzt sich hier deutlich von der Auffassung von G. Gaisbauer, Das "Schächten" nach isla­
mischem Ritus als strafbare Tierquälerei, in: ZN 1996, 40, ab. Dieser vertrat unter Auslegung eines 
sehr einseitigen Beurteilungsmaßstabs die Auffassung, islamische Vorschriften würden - richtig 
gedeutet - eine Betäubung vor dem Halsschnitt zulassen und sah auch das rituelle Schächten von 
der Grundrechtsverbürgung der Religionsfreiheit nicht erfasst. Der Genuss geschächteten Fleisches 
stelle keinen religiösen Akt dar, stehe daher nicht unter dem Schutz der Religionsfreiheit. Zur 
Unhaltbarkeit dieser Auffassung vgl. Budischowsky, Das "Schächten" nach islamischem Ritus, 454; 
Lewisch, Schächten als strafbare Tierquälerei, 137. 

23 Vgl. näher Kalb/Potz/Schinkele, Das Kreuz in Klassenzimmer und Gerichtssaal, 56ff. 
24 Die Prüfung der Grundrechtsschranken, insbesondere im Hinblick auf Art 9 Abs 2 EMRK, hätte 

intensiver ausfallen können. Die Auslegung des Begriffs der "guten Sitten" des Art 63 Abs 2 EMRK 
wird vom Verfassungsgerichtshof einseitig mit "jene(n) allgemein in der Bevölkerung verankerten 
Vorstellungen von einer ,richtigen' Lebensführung, die durch ausdrückliche gesetzliche Anordnung 
geschützt sind" identifiziert. Daher stehe der Begriff der guten Sitten mit dem Tierschutz in keinem 
Zusammenhang; vgl. dagegen Kalb/Potz/Schinkele, Religionsrecht, Wien 2000 (i. Druck). 

2S eh. Thun-Hohenstein, Der Vertrag von Amsterdam, Wien 1997, 89; J. Budischowsky, Europarechtliche 
Aspekte des Schächtens, in: Potz/Schinkele/Wieshaider, Schächten. Religionsfreiheit und Tierschutz. 

26 Prais/Rat, Rs 130/75, Slg 1976, 1588; vgl. H. Kalb, Staatskirchenrecht - Europäische Union - Öster­
reich. Einige Reflexionen, in: ÖAKR 44 (1995-97), 88-97 (= FS Schwendenwein); zum Bereich 



Kalb/Tierschutz und Religionsfreiheit 

vante Entscheidung ergangen 27. Sind 
auf der Ebene des Primärrechts im 
Kontext des Tierschutzes "religiöse 
Riten" ausdrücklich angesprochen, so 
findet sich auch eine diesbezügliche 
Berücksichtigung im Sekundärrecht. 
Gemäß der Richtlinie über den Schutz 
von Tieren zum Zeitpunkt der Schlach­
tung oder Tötung (RL 93/119/EG) 
sind Tiere vor dem Schlachten grund­
sätzlich zu betäuben (Art 5 Abs 1), doch 
gilt diese Auflage nicht, wenn auf­
grund bekannter religiöser Riten be­
sondere Schlachtmethoden angewen­
det werden (Art 5 Abs 2). Zwar können 
Mitgliedstaaten in ihrem Hoheitsge­
biet strengere Vorschriften "beibe­
halten oder anwenden" (Art 18), doch 
bezieht sich diese Einschränkungs­
möglichkeit nicht auf den Vorbehalt 
zugunsten des Schächtens 28• Daraus 
folgt, dass Schächtverbote wie etwa in 
Schweden und Norwegen, aber auch 
die relevanten österreichisehen Lan­
destierschutzgesetze gegen geltendes 
EU-Recht verstoßen 29. 

Resümee 

Aus der Perspektive einer ökologi­
schen Neuorientierung ist das öster-

275 

reichische Tierschutzrecht unüberseh­
bar defizitär, ein zeitgemäßes bundes­
einheitliches Tierschutzgesetz ist eine 
dringende Notwendigkeit. In einem 
solchen Gesetz sind aber auch die aus 
der Religionsfreiheit erfließenden Ge­
währleistungen zu berücksichtigen, 
das heißt es sind auch Konzessionen an 
ein (fachgerechtes) rituelles Schlachten 
zu machen. Die vorliegenden Entwürfe 
genügen allerdings diesen Anforde­
rungen nicht. So sieht etwa der Antrag 
der "Grünen" ein Schächtverbot im 
Verfassungsrang vor, jener der Sozial­
demokraten berücksichtigt zwar - in 
enger Anlehnung an das Wiener Lan­
destierschutzgesetz - das betäubungs­
lose Schlachten, bindet es aber an aner­
kannte Kirchen und Religionsgemein­
schaften 30. 

Selbstverständlich ist dem Wertewan­
del und einer erhöhten Sensibilität im 
Verhältnis Mensch/Tier Rechnung zu 
tragen. Umgelegt auf das Schächten 
bedeutet dies aber, überkommene tra­
ditionelle rituelle Speisevorschriften in 
Absprache mit den Religionsgemein­
schaften zeitgemäß zu adaptieren, eine 
fachgerechte rituelle Schlachtung zu 
sichern 3!. 

Grundrechte/Europäische Union vgl. W. Hummer, Der Schutz der Grund- und Menschenrechte in 
der Europäischen Union, in: Ders. (Hg.), Die EU nach dem Vertrag von Amsterdam, Wien 1998, 71. 

" Im "Europarat-Europa" ist ein Verfahren anhängig. Die Zulässigkeitserklärung der Kommission 
erfolgte am 7.4.1997 (L' Association culturelle Israelite Cha'are Shalom Ve Tsedec contre la France; 
Appl. Nr. 27417/95). 

28 Vgl. Wieshaider, öarr 46 (1999), 265f. Danach handelt es sich im Verhältrris von Art 18 zu Art 5 Abs 2 
um ein Regel-Ausnahme-Schema mit der Konsequenz, dass Art 18 die Ausnahmeregelung zuguns­
ten religiöser Riten nicht d.~rch die Statuierung einer Ausnahme zur Ausnahme aufheben kann. 

29 Wieshaider, Europäischer Uberblick, in: Potz/Schinkele/Wieshaider, Schächten. Religionsfreiheit und 
Tierschutz. 

30 Siehe: http://www.parlinkom.gv.at/pd/pm/XXI/ A/texte/OOO/ A00015_.html 
3J Vgl. zum Beipsiel Th. Kuhl/p. Unruh, Tierschutz und Religionsfreiheit am Beispiel des Schächtens, in: 

DOV 1991, 94-102, die eine diesbezügliche Vorgangsweise aufzeigen. "Wollte man dem Gedanken 
des Tierschutzes ... zu verstärkter Beachtung verhelfen, könnten die erfolgreichen Bemühungen der 
Senatsverwaltung für Gesundheit und Soziales in Berlin als Vorbild dienen. Ihr ist es durch 
Demonstrationen und langwierige Diskussionen gelungen, Vertreter der moslemischen Bevölke­
rung von der Unschädlichkeit der Elektrokurzzeitbetäubung für das Ritual des Schächtens zu über­
zeugen". 




